
JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 
Volume 3, Number 3, 2025 pp. 100-106 
P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 
Open Access: https://ejournal.lpipb.com/index.php/jipdas  
 

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015  | 100 

 
RUH, NAFS, AKAL, QOLB, FITRAH SEBAGAI POTENSI DALAM MEMBEKALI 

MANUSIA SEBAGAI ABDULLAH 
 

Fatimah Az Zahrah 
Program Pascasarjana, Institut Islam Mamba‘ul Ulum Surakarta 

 
*Corresponding Email : chanzahrah@gmail.com 

 
ABSTRAK 
Makalah ini membahas lima potensi dasar manusia dalam perspektif psikologi 
pendidikan Islam, yaitu ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah, sebagai bekal utama dalam 
mewujudkan manusia sebagai „Abdullah (hamba Allah). Kelima potensi tersebut 
merupakan aspek integral dalam pembentukan kepribadian Islami yang utuh, seimbang, 
dan bertujuan untuk mendekatkan manusia kepada Tuhannya. Pendekatan ini 
menekankan bahwa pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi 
juga spiritual dan moral. Melalui integrasi potensi-potensi ini, peserta didik diarahkan 
untuk memahami tujuan hidupnya sebagai bentuk pengabdian kepada Allah SWT. 
 
Kata Kunci: Ruh, Nafs, Akal, Qolb 
 
ABSTRACT 
This paper discusses five basic human potentials from the perspective of Islamic educational 
psychology: the ruh (spirit), nafs (nafs), akal (reason), qolb (heart), and fitrah (natural disposition), 
as the primary foundation for realizing human beings as 'Abdullah (servants of Allah). These five 
potentials are integral aspects in the formation of a complete, balanced Islamic personality, and aim 
to bring humans closer to God. This approach emphasizes that Islamic education focuses not only 
on cognitive aspects but also on spiritual and moral ones. Through the integration of these 
potentials, students are guided to understand the purpose of their lives as a form of devotion to 
Allah SWT. 
 
Keywords: Ruh, Nafs, Akal (Reason), Qolb 
 
PENDAHULUAN 

Manusia dalam perspektif Islam dipandang sebagai makhluk multidimensional 

yang memiliki potensi jasmani dan ruhani. Potensi-potensi tersebut meliputi ruh, nafs, 

akal, qolb, dan fitrah, yang secara integral membentuk kepribadian manusia. Keunikan 

manusia terletak pada kemampuannya untuk mengembangkan potensi-potensi ini 

melalui pendidikan yang menyeluruh dan berorientasi pada nilai-nilai ketuhanan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, tujuan utama adalah membentuk individu yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan moral. Hal 

ini sejalan dengan pandangan bahwa pendidikan harus mampu mengarahkan manusia 

untuk mengenal dan menyembah Allah SWT sebagai tujuan hidupnya. Sebagaimana 

disebutkan dalam Al-Qur'an: 

"Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-

Ku." (QS. Adz-Dzariyat: 56) 

Potensi ruh memberikan orientasi spiritual kepada manusia, nafs sebagai dorongan 

yang perlu dikendalikan, akal sebagai alat berpikir dan memahami, qolb sebagai pusat 

https://ejournal.lpipb.com/index.php/jipdas


Fatimah Az Zahrah1, Ruh, Nafs, Akal…  JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025) 

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015  | 101 

 

kesadaran moral, dan fitrah sebagai kecenderungan alami menuju kebaikan dan tauhid. 

Integrasi dari kelima potensi ini menjadi dasar dalam pembentukan kepribadian Islami 

yang utuh. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, manusia adalah entitas yang unik karena 

memiliki potensi yang melebihi makhluk lainnya. Keunikan ini terkait dengan wujudnya 

yang multidimensi, yang mencakup aspek fisik, intelektual, dan spiritual. Pendidikan 

Islam bertujuan untuk mengembangkan seluruh aspek ini secara seimbang agar manusia 

dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi. (Ratnawati, 

2021)  

Dengan memahami dan mengembangkan potensi-potensi dasar tersebut, 

pendidikan Islam dapat membentuk individu yang mampu menjalankan peranannya 

sebagai „Abdullah, yaitu hamba Allah yang taat dan bertanggung jawab. Oleh karena itu, 

kajian terhadap potensi dasar manusia dalam psikologi pendidikan Islam menjadi 

penting untuk merancang model pendidikan yang menyeluruh dan berorientasi pada 

nilai-nilai ketuhanan. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penulisan yang digunakan dalam makalah ini adalah metode kualitatif-

deskriptif dengan pendekatan kajian pustaka (library research). Sumber data diperoleh 

dari berbagai literatur seperti Al-Qur‘an, Hadis, buku-buku klasik dan kontemporer 

dalam psikologi Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang relevan dengan tema pembahasan. 

Penulis menggunakan analisis isi untuk menggali makna, fungsi, dan keterkaitan antara 

potensi-potensi dasar manusia dalam membentuk kepribadian Islami dan menjalankan 

peran sebagai hamba Allah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

I. Konsep Dasar Manusia dalam Psikologi Pendidikan Islam 

Manusia merupakan makhluk pilihan Allah yang mengembangkan tugas ganda, 

yaitu sebagai khalifah Allah dan ‗Abdullah (‗Abdi Allah). Untuk mengaktualisasikan 

kedua tugas tersebut,   manusia dibekali dengan sejumlah potensi di dalam dirinya. 

Hasan Langgulung mengatakan,    potensi-potensi tersebut berupa ruh, nafs, akal, qalb 

dan fitrah. Sejalan dengan itu, Zakiyah   Darajat mengatakan, bahwa potensi dasar 

tersebut berupa jasmani, rohani, dan fitrah, namun ada juga yang menyebutnya dengan 

jismiah, nafsiah dan ruhaniah. (Aris Pratama Gunawan, 2024)  

Menurut an-Nawāwī, manusia merupakan makhluk yang paling menakjubkan, 

makhluk yang unik multi dimensi, serba meliputi, sangat terbuka dan mempunyai 

potensi yang agung. (Nawāwī, 1996) Potensi tersebut disebut juga dengan daya-daya 

ruhaniah manusia. Selain itu, manusia sebagai kesatuan, terdiri dari substansi yang 

bersifat materi (jismiah) dan yang bersifat immateri, terdiri dari potensi nafsāniah (akal, 

kalbu, nafsu) dan potensi rūḥāniah (al-rūḥ dan al-fiṭrah). Adapun hakikat dari manusia 

adalah substansi immaterinya yang terdiri dari al-„aql, al-nafs, al-qalb, al-rūḥ dan al-fiṭrah. 

 

 

 



Fatimah Az Zahrah1, Ruh, Nafs, Akal…  JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025) 

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015  | 102 

 

A. Akal (al-‘aql)  

Akal merupakan karunia Allah Swt yang harus dijaga dan dikembangkan. Secara 

bahasa, akal berasal dari kata al-`aql yang berarti mengerti, memahami, dan membedakan. 

Secara istilah, akal adalah potensi manusia untuk berpikir dan memahami. Dalam 

perspektif Al-Quran dan hadits, akal memiliki kedudukan yang sangat penting. Akal 

merupakan salah satu potensi manusia yang membedakannya dari makhluk lainnya. 

Akal merupakan anugerah terbesar yang diberikan Allah Swt kepada umat manusia. 

Dengan akal-lah mereka dapat membedakan baik dan benar serta dapat menuntun 

mereka untuk hidup bermartabat. Al-„aql ism fa„il-nya adalah (al-„aqil) berarti orang yang 

menahan diri dan mengekang hawa nafsu. (Ibrahim, 1968) Ilmu Mantik menjelaskan 

bahwa manusia dan binatang itu sama-sama makhluk hidup, pembedanya adalah 

manusia disebut hayawanunnathiq (hewan yang berbicara atau berakal), artinya makhluk 

yang berfikir. (Nurdin Nugraha, 2023) 

 

B. Nafs (al-nafs) 

Nafs atau jiwa adalah potensi manusia untuk bertindak dan berkehendak. Jiwa 

adalah pusat daya gerak manusia. Dengan jiwa, manusia dapat melakukan berbagai 

aktivitas, baik yang bermanfaat maupun yang merugikan. Secara bahasa, jiwa berasal dari 

kata al-nafs yang berarti hidup, nyawa, dan diri. 

Nafs adalah satu kekuatan dalam diri manusia yang diciptakan Allah. Nafs secara 

umum dapat dikatakan bahwa jiwa (nafs) dalam konteks pembicaraan manusia 

menunjuk pada sisi dalam manusia yang berpotensi baik dan buruk. Dalam keadaan 

sempurna. Ia berfungsi menampung serta mendorong manusia berbuat baik atau buruk. 

Karena itulah sisi dalam manusia inilah yang perlu mendapat perhatian lebih besar. 

(Nurdin Nugraha, 2023) 

Nafs pada pembahasan ini bermakna jiwa, sebagai sesuatu yang menggerakkan 

jasmani, dan bisa dididik agar dapat dikendalikan. Ayat Al-Qur‘an dalam surat As-Syams 

ayat 8, “Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya”. Dari 

sepenggal ayat tersebut menjelaskan bahwa, setiap nafs tercipta dalam keadaan 

sempurna. Tergantung pada manusia sendiri, apakah akan membawa nafs pada jalan 

taqwa, ataukah pada jalan kebathilan. (Malik, 2005) 

 

C. Qolb (al-qalb) 

Secara bahasa kata qalbu bermakna hati, jantung dan inti. Qalb diartikan juga 

dengan akal, kekuatan, semangat, dan yang murni. Menurut Quraish Shihab, kata qalb 

(hati) dapat dipahami sebagai potensi (kemampuan) seseorang dalam meraih 

pengetahuan ataupun potensi(kemampuan) yang dimiliki manusia. Kata qalb dalam Al-

Quran dapat ditafsirkan dengan sikap atau karakter yang dimiliki manusia untuk dapat 

berinteraksi. 

Al Hakim at-Tirmizi mendeskripsikan kalbu(hati) sebagai suatu entitas batin yang 

sempurna dalam jiwa manusia yang berfungsi untuk mencapai ma‟rifatullah 

(pendekatan diri kepada Allah). (Nurdin Nugraha, 2023) Qalb merupakan hal yang 

terpenting bagi kehidupan umat manusia, sehingga perlu diarahkan melalui pendidikan 

yang benar. 



Fatimah Az Zahrah1, Ruh, Nafs, Akal…  JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025) 

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015  | 103 

 

 Qalb dalam Al-Qur‘an disebut sebagai alat untuk memahami realitas dan nilai-

nilai kehidupan, sebagai mana firman Allah di dalam Al-Qur‟an Surat Al-Hajj ayat: 46 

ى الْقلُىُْبُ الَّتيِْ  لٰكِهْ تاعْما ارُ وا ى الَْابْصا اۚ فااِوَّها ا لَا تاعْما عىُْنا بهِا آ ااوْ اٰذاانٌ يَّسْما اافالامْ ياسِيْرُوْا فىِ الَْارْضِ فاتاكُىْنا لاهُمْ قلُىُْبٌ يَّعْقِلىُْنا بهِا

دوُْرِ    فىِ الصُّ

Artinya: ―maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka mempunyai hati yang 

dengan itu mereka dapat memahami atau mempunyai telinga yang dengan itu mereka dapat 

mendengar? Karena sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati yang 

di dalam dada.‖ 

 

D. Ruh (al-rūḥ) 

Menurut Al-Ghazali, ruh adalah entitas halus yang diberikan oleh Allah kepada 

manusia, yang menjadi sumber kesadaran, kehidupan, dan daya spiritual dalam diri 

manusia. (Al-Ghazali, 2005) Dalam pandangan Ibnu Qayyim, ruh merupakan unsur yang 

selalu terhubung dengan akhlak, iman, dan amal salih. Ia memiliki kemampuan untuk 

berkembang dan dimurnikan melalui pendekatan kepada Allah. 

Dalam konteks psikologi pendidikan Islam, ruh menjadi dimensi inti yang harus 

dibina dalam proses pendidikan. Pendidikan yang Islami tidak hanya bertujuan untuk 

mencerdaskan akal, tetapi juga menghidupkan dan membersihkan ruh agar mendekat 

kepada fitrahnya. Pengembangan ruh peserta didik bertujuan membentuk kesadaran 

ubudiyah (penghambaan) yang sejati kepada Allah. Hal ini selaras dengan tujuan 

penciptaan manusia sebagaimana ditegaskan dalam QS. Adz-Dzariyat: 56: 

"Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-Ku." 

Dengan demikian, ruh adalah potensi dasar yang membekali manusia untuk 

menjalankan peran sebagai ʿAbdullah (hamba Allah). Ia menjadi pusat orientasi spiritual 

dan pengarah utama dalam membentuk kepribadian Islami. 

 

E. Fitrah (al-fiṭrah) 

Fitrah menurut etimologis berasal dari kata fathara artinya menciptakan. Fitrah 

bermakna sesuatu yang pertama kali diciptakan Allah, keadaan awal, keadaan asal. Kata 

fitrah sepadan dengan kata khalaqa yang digunakan untuk menyatakan Allah 

menciptakan sesuatu. Kata fitrah dalam Al-Qur‘an dikenal dengan kata fatharuhu yang 

berarti Dia yang menciptakannya, Dia yang menyebabkan sesuatu ada. (Septemiarti I. , 

2023) 

Fitrah berarti potensi dasar manusia sebagai alat untuk mengabdi dan ma'rifatullah. 

Syaiyid Quthub memberikan makna fitrah dengan memadukan dua pendapat, yaitu 

bahwa fitrah merupakanl jiwa kemanusiaan yang perlu dilengkapi dengan tabiat 

beragama, antara fitrah kejiwaan manusia dan tabiat beragama rnerupakan relasi yang 

utuh, rnengingat keduanya ciptaan Allah pada diri manusia sebagai potensi dasar 

manusia yang memberikan hikmah (wisdom), mengubah diri ke arah yang lebih baik, 

mengobati jiwa yang sakit, dan meluruskan diri dari rasa keberpalingan. (Quthub)  

Dapat difahami bahwa fitrah merupakan potensi dasar anak didik yang dapat 

menghantarkan pada tumbuhnya daya kemampuan manusia untuk bertahan hidup 

maupun memperbaiki hidup. Hal tersebut dapat dilakukan melalui pembekalan berbagai 



Fatimah Az Zahrah1, Ruh, Nafs, Akal…  JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025) 

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015  | 104 

 

kemampuan dari lingkungan sekolah dan luar sekolah yang terpola dalam program 

pendidikan. 

 

II. Hubungan Antar Potensi dalam Pembentukan Kepribadian 

Dalam pandangan psikologi Islam, pembentukan kepribadian tidak dapat 

dilepaskan dari interaksi harmonis antara ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah. Masing-masing 

memiliki peran unik namun saling melengkapi dalam membentuk keutuhan diri manusia 

(insan kamil). 

Potensi ruh menjadi pusat spiritualitas dan orientasi ketuhanan. Akal berfungsi 

sebagai alat berpikir yang membantu manusia membedakan antara yang hak dan batil. 

Qolb sebagai pusat kepekaan moral dan spiritual menjadi jembatan antara akal dan ruh. 

Nafs, meskipun memiliki kecenderungan negatif, dapat diarahkan dan disucikan melalui 

pembinaan. Sedangkan fitrah adalah fondasi alami manusia yang mendorongnya untuk 

mengenal dan menyembah Allah. 

Maka pendidikan islam yang baik harus mampu menyatukan dimensi jasmani, 

ruhani, dan akal secara terpadu untuk membentuk kepribadian Muslim yang seimbang 

dan utuh. (Barzinji, 2021) Dengan demikian, hubungan antar potensi ini membentuk 

kepribadian Islami yang tidak hanya cerdas intelektual, tetapi juga matang secara 

spiritual dan emosional. 

 

III. Peran Potensi dalam Mewujudkan Manusia sebagai 'Abdullah 

Tujuan penciptaan manusia dalam Islam adalah untuk menjadi ‗Abdullah, yakni 

hamba Allah yang taat dan sadar akan fungsi hidupnya. Potensi-potensi dasar manusia 

berperan penting dalam mewujudkan kesadaran ubudiyah ini. 

Ruh menanamkan rasa kehambaan dan kebutuhan kepada Allah. Nafs yang 

ditundukkan membentuk karakter yang bersih dari kesombongan. Akal membantu 

manusia memahami syariat dan hikmah kehidupan. Qolb menjaga ketulusan niat dan 

menguatkan hubungan batin dengan Tuhan. Fitrah membawa manusia kembali kepada 

jalan tauhid. 

Integrasi seluruh potensi ini memungkinkan manusia menjalani kehidupannya 

secara utuh sebagai hamba, yang tunduk kepada Allah dalam segala aspek hidupnya—

baik dalam ibadah maupun muamalah. Ini sejalan dengan QS. Adz-Dzariyat: 56: 

"Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-Ku.” 

 

IV. Implikasi Potensi Manusia dalam Psikologi Pendidikan Islam 

Pemahaman terhadap ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah sebagai potensi dasar manusia 

memiliki dampak besar dalam penyusunan teori dan praktik psikologi pendidikan 

Islam. Pendekatan ini menolak reduksi manusia hanya sebagai makhluk biologis atau 

psikis, tetapi melihat manusia secara utuh—sebagai makhluk spiritual, rasional, 

emosional, dan moral. 

 

1. Fokus pada Pembentukan Akhlak 

Potensi ruh dan nafs memberikan arah bagi pembentukan akhlak. Pendidikan harus 

diarahkan pada tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), sehingga peserta didik tidak hanya 



Fatimah Az Zahrah1, Ruh, Nafs, Akal…  JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025) 

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015  | 105 

 

menjadi pandai, tetapi juga memiliki kepribadian yang kuat, sabar, jujur, dan amanah. Ini 

menjadi inti dari pendidikan karakter dalam Islam. 

 

2. Guru sebagai Murabbi 

Dalam kerangka ini, peran guru bukan sekadar mu‘allim (pengajar), tapi juga 

murabbi (pendidik yang membina jiwa). Guru dituntut memahami kondisi ruhani dan 

perkembangan kepribadian siswa. Ia menjadi teladan dalam ibadah, akhlak, dan 

keikhlasan. 

 

3. Pendidikan sebagai Sarana Ta’abbud 

Proses belajar-mengajar dilihat sebagai bagian dari ibadah (‗ubudiyah). Dengan 

mengintegrasikan potensi spiritual dalam proses pendidikan, peserta didik diarahkan 

untuk menyadari bahwa menuntut ilmu adalah bagian dari ketaatan kepada Allah, bukan 

sekadar mencari pekerjaan atau status sosial. 

 

4. Keseimbangan Dunia dan Akhirat 

Pendidikan Islam berdasarkan potensi manusia ini mendorong keseimbangan 

antara kebutuhan dunia dan akhirat. Fitrah sebagai kecenderungan menuju tauhid dijaga, 

sehingga ilmu yang diperoleh tidak disalahgunakan, tetapi menjadi sarana untuk 

menebar manfaat. 

Hal ini selaras dengan konsep insan kamil dalam psikologi pendidikan Islam, yaitu 

manusia paripurna yang terintegrasi antara ilmu, iman, dan amal. Bahwa pendidikan 

Islam bertujuan membentuk manusia yang ―cerdas spiritual, emosional, dan intelektual 

secara terpadu‖. (Barzinji, 2021) 

 

SIMPULAN DAN SARAN 

Manusia dalam pandangan Islam adalah makhluk yang memiliki dimensi jasmani 

dan ruhani yang saling melengkapi. Untuk menjalankan tugasnya sebagai „Abdullah 

(hamba Allah), manusia dibekali dengan lima potensi utama: ruh, nafs, akal, qolb, dan 

fitrah. Kelima potensi ini merupakan elemen fundamental dalam pembentukan 

kepribadian Islami yang utuh dan berimbang. 

Masing-masing potensi memiliki fungsi tersendiri: ruh sebagai sumber spiritualitas, 

nafs sebagai dorongan yang harus dikendalikan, akal sebagai alat berpikir, qolb sebagai 

pusat kesadaran moral dan emosional, serta fitrah sebagai kecenderungan alami menuju 

kebenaran dan tauhid. Integrasi kelima potensi ini menjadikan pendidikan Islam tidak 

hanya bertumpu pada aspek kognitif, tetapi juga pada pembinaan karakter, spiritualitas, 

dan nilai-nilai ketuhanan. 

Dalam konteks psikologi pendidikan Islam, pengembangan seluruh potensi 

tersebut menjadi dasar dalam merancang pendekatan pendidikan yang menyeluruh. 

Guru berperan bukan hanya sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai murabbi yang 

membina jiwa dan karakter peserta didik. Pendidikan Islam yang mampu membina 

kelima potensi ini akan melahirkan manusia yang seimbang antara akal dan hati, dunia 

dan akhirat, serta ilmu dan amal. 



Fatimah Az Zahrah1, Ruh, Nafs, Akal…  JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025) 

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015  | 106 

 

Dengan demikian, pembinaan ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah dalam pendidikan 

merupakan langkah strategis dalam mempersiapkan manusia yang benar-benar sadar 

akan eksistensinya sebagai hamba Allah dan mampu menjalankan perannya dengan 

sebaik-baiknya di muka bumi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Aris Pratama Gunawan, W. (2024). Urgensi Psikologi Pendidikan Islam Dalam 

Pendidikan Kader Ulama Muhammadiyah. Hadratul Madaniyah, 2. 

Barzinji, S. &. (2021). Pendidikan Islam dan Pembentukan Karakter Kepribadian. Jurnal 

Mukaddimah, 3, 15. 

Ibrahim, M. I. (1968). Mu‟jam Al-Alfaz Wa Al-A‟lam Al-Qur'aniyyat. Kairo: Dar al-Fikr al-

Arabi. 

Malik, I. (2005). Tazkiyat Al-Nafs. Elkaf. 

Nawāwī, R. S. (1996). Konsep Manusia Menurut al-Qur'an. Simposium Psikologi Islami. 

Bandung. 

Nurdin Nugraha, F. A. (2023). HADIS-HADIS TENTANG AKAL, QALBU DAN NAFS. 

Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner, Vol 7. 

Nurdin Nugraha, F. A. (2023). HADIS-HADIS TENTANG AKAL, QALBU DAN NAFS. 

Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner, 7. 

Qumaer, Y. (1985). Falasifat Al-Arab: Ibn Sina. Beirut: Dar al-Masyriq. 

Quthub, S. (n.d.). Tafsir Fi Dlilalil Qur'an. Libanon: Darul Ahya', t.t. 

Ratnawati, &. D. (2021). Potensi Manusia dalam Pandangan Pendidikan Islam dan 

Psikologi Humanistik. Jurnal Fuaduna, 5, 163–174. 

Septemiarti. (n.d.). Konsep Fitrah dalam Perspektif Al-Qur‘an dan Pendidikan Islam. 

Edukasia : Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran. 

Septemiarti, I. (2023). Konsep Fitrah dalam Perspektif Al-Qur‘an dan Pendidikan Islam. 

Edukasia : Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran. 

 

 

 

 

 

 


