JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar

Volume 3, Number 3, 2025 pp. 100-106

P-ISSN : 2985-6418, E-ISSN : 2964-3015

Open Access: https:/ /ejournal.lpipb.com/index.php/jipdas

RUH, NAFS, AKAL, QOLB, FITRAH SEBAGAI POTENSI DALAM MEMBEKALI
MANUSIA SEBAGAI ABDULLAH

Fatimah Az Zahrah
Program Pascasarjana, Institut Islam Mamba’ul Ulum Surakarta

*Corresponding Email : chanzahrah@gmail.com

ABSTRAK

Makalah ini membahas lima potensi dasar manusia dalam perspektif psikologi
pendidikan Islam, yaitu ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah, sebagai bekal utama dalam
mewujudkan manusia sebagai ‘Abdullah (hamba Allah). Kelima potensi tersebut
merupakan aspek integral dalam pembentukan kepribadian Islami yang utuh, seimbang,
dan bertujuan untuk mendekatkan manusia kepada Tuhannya. Pendekatan ini
menekankan bahwa pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi
juga spiritual dan moral. Melalui integrasi potensi-potensi ini, peserta didik diarahkan
untuk memahami tujuan hidupnya sebagai bentuk pengabdian kepada Allah SWT.

Kata Kunci: Ruh, Nafs, Akal, Qolb

ABSTRACT

This paper discusses five basic human potentials from the perspective of Islamic educational
psychology: the ruh (spirit), nafs (nafs), akal (reason), qolb (heart), and fitrah (natural disposition),
as the primary foundation for realizing human beings as 'Abdullah (servants of Allah). These five
potentials are integral aspects in the formation of a complete, balanced Islamic personality, and aim
to bring humans closer to God. This approach emphasizes that Islamic education focuses not only
on cognitive aspects but also on spiritual and moral ones. Through the integration of these

potentials, students are guided to understand the purpose of their lives as a form of devotion to
Allah SWT.

Keywords: Ruh, Nafs, Akal (Reason), Qolb

PENDAHULUAN

Manusia dalam perspektif Islam dipandang sebagai makhluk multidimensional
yang memiliki potensi jasmani dan ruhani. Potensi-potensi tersebut meliputi ruh, nafs,
akal, qolb, dan fitrah, yang secara integral membentuk kepribadian manusia. Keunikan
manusia terletak pada kemampuannya untuk mengembangkan potensi-potensi ini
melalui pendidikan yang menyeluruh dan berorientasi pada nilai-nilai ketuhanan.

Dalam konteks pendidikan Islam, tujuan utama adalah membentuk individu yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan moral. Hal
ini sejalan dengan pandangan bahwa pendidikan harus mampu mengarahkan manusia
untuk mengenal dan menyembah Allah SWT sebagai tujuan hidupnya. Sebagaimana
disebutkan dalam Al-Qur'an:

"Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-
Ku." (QS. Adz-Dzariyat: 56)

Potensi ruh memberikan orientasi spiritual kepada manusia, nafs sebagai dorongan

yang perlu dikendalikan, akal sebagai alat berpikir dan memahami, golb sebagai pusat

P-ISSN :2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 | 100


https://ejournal.lpipb.com/index.php/jipdas

Fatimah Az Zahrah!, Ruh, Nafs, Akal... JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025)

kesadaran moral, dan fitrah sebagai kecenderungan alami menuju kebaikan dan tauhid.
Integrasi dari kelima potensi ini menjadi dasar dalam pembentukan kepribadian Islami
yang utuh.

Dalam perspektif pendidikan Islam, manusia adalah entitas yang unik karena
memiliki potensi yang melebihi makhluk lainnya. Keunikan ini terkait dengan wujudnya
yang multidimensi, yang mencakup aspek fisik, intelektual, dan spiritual. Pendidikan
Islam bertujuan untuk mengembangkan seluruh aspek ini secara seimbang agar manusia
dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi. (Ratnawati,
2021)

Dengan memahami dan mengembangkan potensi-potensi dasar tersebut,
pendidikan Islam dapat membentuk individu yang mampu menjalankan peranannya
sebagai ‘Abdullah, yaitu hamba Allah yang taat dan bertanggung jawab. Oleh karena itu,
kajian terhadap potensi dasar manusia dalam psikologi pendidikan Islam menjadi
penting untuk merancang model pendidikan yang menyeluruh dan berorientasi pada
nilai-nilai ketuhanan.

METODE PENELITIAN

Metode penulisan yang digunakan dalam makalah ini adalah metode kualitatif-
deskriptif dengan pendekatan kajian pustaka (library research). Sumber data diperoleh
dari berbagai literatur seperti Al-Qur’an, Hadis, buku-buku klasik dan kontemporer
dalam psikologi Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang relevan dengan tema pembahasan.
Penulis menggunakan analisis isi untuk menggali makna, fungsi, dan keterkaitan antara
potensi-potensi dasar manusia dalam membentuk kepribadian Islami dan menjalankan
peran sebagai hamba Allah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
I. Konsep Dasar Manusia dalam Psikologi Pendidikan Islam

Manusia merupakan makhluk pilihan Allah yang mengembangkan tugas ganda,
yaitu sebagai khalifah Allah dan ‘Abdullah (“Abdi Allah). Untuk mengaktualisasikan
kedua tugas tersebut, manusia dibekali dengan sejumlah potensi di dalam dirinya.
Hasan Langgulung mengatakan, potensi-potensi tersebut berupa ruh, nafs, akal, qalb
dan fitrah. Sejalan dengan itu, Zakiyah  Darajat mengatakan, bahwa potensi dasar
tersebut berupa jasmani, rohani, dan fitrah, namun ada juga yang menyebutnya dengan
jismiah, nafsiah dan ruhaniah. (Aris Pratama Gunawan, 2024)

Menurut an-Nawawi, manusia merupakan makhluk yang paling menakjubkan,
makhluk yang unik multi dimensi, serba meliputi, sangat terbuka dan mempunyai
potensi yang agung. (Nawawi, 1996) Potensi tersebut disebut juga dengan daya-daya
ruhaniah manusia. Selain itu, manusia sebagai kesatuan, terdiri dari substansi yang
bersifat materi (jismiah) dan yang bersifat immateri, terdiri dari potensi nafsaniah (akal,
kalbu, nafsu) dan potensi rihaniah (al-rith dan al-fitrah). Adapun hakikat dari manusia
adalah substansi immaterinya yang terdiri dari al-‘aql, al-nafs, al-qalb, al-rith dan al-fitrah.

P-ISSN :2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 | 101



Fatimah Az Zahrah!, Ruh, Nafs, Akal... JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025)

A. Akal (al-*aql)

Akal merupakan karunia Allah Swt yang harus dijaga dan dikembangkan. Secara
bahasa, akal berasal dari kata al-"agl yang berarti mengerti, memahami, dan membedakan.
Secara istilah, akal adalah potensi manusia untuk berpikir dan memahami. Dalam
perspektif Al-Quran dan hadits, akal memiliki kedudukan yang sangat penting. Akal
merupakan salah satu potensi manusia yang membedakannya dari makhluk lainnya.
Akal merupakan anugerah terbesar yang diberikan Allah Swt kepada umat manusia.
Dengan akal-lah mereka dapat membedakan baik dan benar serta dapat menuntun
mereka untuk hidup bermartabat. Al-‘agl ism fa‘il-nya adalah (al-‘aqil) berarti orang yang
menahan diri dan mengekang hawa nafsu. (Ibrahim, 1968) IImu Mantik menjelaskan
bahwa manusia dan binatang itu sama-sama makhluk hidup, pembedanya adalah
manusia disebut hayawanunnathiq (hewan yang berbicara atau berakal), artinya makhluk
yang berfikir. (Nurdin Nugraha, 2023)

B. Nafs (al-nafs)

Nafs atau jiwa adalah potensi manusia untuk bertindak dan berkehendak. Jiwa
adalah pusat daya gerak manusia. Dengan jiwa, manusia dapat melakukan berbagai
aktivitas, baik yang bermanfaat maupun yang merugikan. Secara bahasa, jiwa berasal dari
kata al-nafs yang berarti hidup, nyawa, dan diri.

Nafs adalah satu kekuatan dalam diri manusia yang diciptakan Allah. Nafs secara
umum dapat dikatakan bahwa jiwa (nafs) dalam konteks pembicaraan manusia
menunjuk pada sisi dalam manusia yang berpotensi baik dan buruk. Dalam keadaan
sempurna. la berfungsi menampung serta mendorong manusia berbuat baik atau buruk.
Karena itulah sisi dalam manusia inilah yang perlu mendapat perhatian lebih besar.
(Nurdin Nugraha, 2023)

Nafs pada pembahasan ini bermakna jiwa, sebagai sesuatu yang menggerakkan
jasmani, dan bisa dididik agar dapat dikendalikan. Ayat Al-Qur’an dalam surat As-Syams
ayat 8, “Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya”. Dari
sepenggal ayat tersebut menjelaskan bahwa, setiap nafs tercipta dalam keadaan
sempurna. Tergantung pada manusia sendiri, apakah akan membawa nafs pada jalan
taqwa, ataukah pada jalan kebathilan. (Malik, 2005)

C. Qolb (al-qalb)

Secara bahasa kata qalbu bermakna hati, jantung dan inti. Qalb diartikan juga
dengan akal, kekuatan, semangat, dan yang murni. Menurut Quraish Shihab, kata qalb
(hati) dapat dipahami sebagai potensi (kemampuan) seseorang dalam meraih
pengetahuan ataupun potensi(kemampuan) yang dimiliki manusia. Kata qalb dalam Al-
Quran dapat ditafsirkan dengan sikap atau karakter yang dimiliki manusia untuk dapat
berinteraksi.

Al Hakim at-Tirmizi mendeskripsikan kalbu(hati) sebagai suatu entitas batin yang
sempurna dalam jiwa manusia yang berfungsi untuk mencapai ma“rifatullah
(pendekatan diri kepada Allah). (Nurdin Nugraha, 2023) Qalb merupakan hal yang
terpenting bagi kehidupan umat manusia, sehingga perlu diarahkan melalui pendidikan
yang benar.

P-ISSN :2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 | 102



Fatimah Az Zahrah!, Ruh, Nafs, Akal... JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025)

Qalb dalam Al-Qur’an disebut sebagai alat untuk memahami realitas dan nilai-
nilai kehidupan, sebagai mana firman Allah di dalam Al-Qur“an Surat Al-Hajj ayat: 46
G ol s 8 il S Y G gy Y 31 Tey 05 gl gl 0388 a3 8130 4
o3dall b
Artinya: “maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka mempunyai hati yang
dengan itu mereka dapat memahami atau mempunyai telinga yang dengan itu mereka dapat
mendengar? Karena sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati yang
di dalam dada.”

D. Ruh (al-riih)

Menurut Al-Ghazali, ruh adalah entitas halus yang diberikan oleh Allah kepada
manusia, yang menjadi sumber kesadaran, kehidupan, dan daya spiritual dalam diri
manusia. (Al-Ghazali, 2005) Dalam pandangan Ibnu Qayyim, ruh merupakan unsur yang
selalu terhubung dengan akhlak, iman, dan amal salih. Ia memiliki kemampuan untuk
berkembang dan dimurnikan melalui pendekatan kepada Allah.

Dalam konteks psikologi pendidikan Islam, ruh menjadi dimensi inti yang harus
dibina dalam proses pendidikan. Pendidikan yang Islami tidak hanya bertujuan untuk
mencerdaskan akal, tetapi juga menghidupkan dan membersihkan ruh agar mendekat
kepada fitrahnya. Pengembangan ruh peserta didik bertujuan membentuk kesadaran
ubudiyah (penghambaan) yang sejati kepada Allah. Hal ini selaras dengan tujuan
penciptaan manusia sebagaimana ditegaskan dalam QS. Adz-Dzariyat: 56:

"Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-Ku."

Dengan demikian, ruh adalah potensi dasar yang membekali manusia untuk
menjalankan peran sebagai ‘Abdullah (hamba Allah). Ia menjadi pusat orientasi spiritual
dan pengarah utama dalam membentuk kepribadian Islami.

E. Fitrah (al-fitrah)

Fitrah menurut etimologis berasal dari kata fathara artinya menciptakan. Fitrah
bermakna sesuatu yang pertama kali diciptakan Allah, keadaan awal, keadaan asal. Kata
fitrah sepadan dengan kata khalaga yang digunakan untuk menyatakan Allah
menciptakan sesuatu. Kata fitrah dalam Al-Qur’an dikenal dengan kata fatharuhu yang
berarti Dia yang menciptakannya, Dia yang menyebabkan sesuatu ada. (Septemiarti I. ,
2023)

Fitrah berarti potensi dasar manusia sebagai alat untuk mengabdi dan ma'rifatullah.
Syaiyid Quthub memberikan makna fitrah dengan memadukan dua pendapat, yaitu
bahwa fitrah merupakanl jiwa kemanusiaan yang perlu dilengkapi dengan tabiat
beragama, antara fitrah kejiwaan manusia dan tabiat beragama rnerupakan relasi yang
utuh, rnengingat keduanya ciptaan Allah pada diri manusia sebagai potensi dasar
manusia yang memberikan hikmah (wisdom), mengubah diri ke arah yang lebih baik,
mengobati jiwa yang sakit, dan meluruskan diri dari rasa keberpalingan. (Quthub)

Dapat difahami bahwa fitrah merupakan potensi dasar anak didik yang dapat
menghantarkan pada tumbuhnya daya kemampuan manusia untuk bertahan hidup
maupun memperbaiki hidup. Hal tersebut dapat dilakukan melalui pembekalan berbagai

P-ISSN :2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 | 103



Fatimah Az Zahrah!, Ruh, Nafs, Akal... JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025)

kemampuan dari lingkungan sekolah dan luar sekolah yang terpola dalam program
pendidikan.

II. Hubungan Antar Potensi dalam Pembentukan Kepribadian

Dalam pandangan psikologi Islam, pembentukan kepribadian tidak dapat
dilepaskan dari interaksi harmonis antara ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah. Masing-masing
memiliki peran unik namun saling melengkapi dalam membentuk keutuhan diri manusia
(insan kamil).

Potensi ruh menjadi pusat spiritualitas dan orientasi ketuhanan. Akal berfungsi
sebagai alat berpikir yang membantu manusia membedakan antara yang hak dan batil.
Qolb sebagai pusat kepekaan moral dan spiritual menjadi jembatan antara akal dan ruh.
Nafs, meskipun memiliki kecenderungan negatif, dapat diarahkan dan disucikan melalui
pembinaan. Sedangkan fitrah adalah fondasi alami manusia yang mendorongnya untuk
mengenal dan menyembah Allah.

Maka pendidikan islam yang baik harus mampu menyatukan dimensi jasmani,
ruhani, dan akal secara terpadu untuk membentuk kepribadian Muslim yang seimbang
dan utuh. (Barzinji, 2021) Dengan demikian, hubungan antar potensi ini membentuk
kepribadian Islami yang tidak hanya cerdas intelektual, tetapi juga matang secara
spiritual dan emosional.

III. Peran Potensi dalam Mewujudkan Manusia sebagai 'Abdullah

Tujuan penciptaan manusia dalam Islam adalah untuk menjadi “Abdullah, yakni
hamba Allah yang taat dan sadar akan fungsi hidupnya. Potensi-potensi dasar manusia
berperan penting dalam mewujudkan kesadaran ubudiyah ini.

Ruh menanamkan rasa kehambaan dan kebutuhan kepada Allah. Nafs yang
ditundukkan membentuk karakter yang bersih dari kesombongan. Akal membantu
manusia memahami syariat dan hikmah kehidupan. Qolb menjaga ketulusan niat dan
menguatkan hubungan batin dengan Tuhan. Fitrah membawa manusia kembali kepada
jalan tauhid.

Integrasi seluruh potensi ini memungkinkan manusia menjalani kehidupannya
secara utuh sebagai hamba, yang tunduk kepada Allah dalam segala aspek hidupnya—
baik dalam ibadah maupun muamalah. Ini sejalan dengan QS. Adz-Dzariyat: 56:

"Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka menyembah-Ku.”

IV. Implikasi Potensi Manusia dalam Psikologi Pendidikan Islam

Pemahaman terhadap ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah sebagai potensi dasar manusia
memiliki dampak besar dalam penyusunan teori dan praktik psikologi pendidikan
Islam. Pendekatan ini menolak reduksi manusia hanya sebagai makhluk biologis atau
psikis, tetapi melihat manusia secara utuh—sebagai makhluk spiritual, rasional,
emosional, dan moral.

1. Fokus pada Pembentukan Akhlak
Potensi ruh dan nafs memberikan arah bagi pembentukan akhlak. Pendidikan harus
diarahkan pada tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), sehingga peserta didik tidak hanya

P-ISSN :2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 | 104



Fatimah Az Zahrah!, Ruh, Nafs, Akal... JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025)

menjadi pandai, tetapi juga memiliki kepribadian yang kuat, sabar, jujur, dan amanah. Ini
menjadi inti dari pendidikan karakter dalam Islam.

2. Guru sebagai Murabbi

Dalam kerangka ini, peran guru bukan sekadar mu’allim (pengajar), tapi juga
murabbi (pendidik yang membina jiwa). Guru dituntut memahami kondisi ruhani dan
perkembangan kepribadian siswa. la menjadi teladan dalam ibadah, akhlak, dan
keikhlasan.

3. Pendidikan sebagai Sarana Ta’abbud

Proses belajar-mengajar dilihat sebagai bagian dari ibadah (‘ubudiyah). Dengan
mengintegrasikan potensi spiritual dalam proses pendidikan, peserta didik diarahkan
untuk menyadari bahwa menuntut ilmu adalah bagian dari ketaatan kepada Allah, bukan
sekadar mencari pekerjaan atau status sosial.

4. Keseimbangan Dunia dan Akhirat

Pendidikan Islam berdasarkan potensi manusia ini mendorong keseimbangan
antara kebutuhan dunia dan akhirat. Fitrah sebagai kecenderungan menuju tauhid dijaga,
sehingga ilmu yang diperoleh tidak disalahgunakan, tetapi menjadi sarana untuk
menebar manfaat.

Hal ini selaras dengan konsep insan kamil dalam psikologi pendidikan Islam, yaitu
manusia paripurna yang terintegrasi antara ilmu, iman, dan amal. Bahwa pendidikan
Islam bertujuan membentuk manusia yang “cerdas spiritual, emosional, dan intelektual
secara terpadu”. (Barzinji, 2021)

SIMPULAN DAN SARAN

Manusia dalam pandangan Islam adalah makhluk yang memiliki dimensi jasmani
dan ruhani yang saling melengkapi. Untuk menjalankan tugasnya sebagai ‘Abdullah
(hamba Allah), manusia dibekali dengan lima potensi utama: ruh, nafs, akal, qolb, dan
fitrah. Kelima potensi ini merupakan elemen fundamental dalam pembentukan
kepribadian Islami yang utuh dan berimbang.

Masing-masing potensi memiliki fungsi tersendiri: ruh sebagai sumber spiritualitas,
nafs sebagai dorongan yang harus dikendalikan, akal sebagai alat berpikir, qolb sebagai
pusat kesadaran moral dan emosional, serta fitrah sebagai kecenderungan alami menuju
kebenaran dan tauhid. Integrasi kelima potensi ini menjadikan pendidikan Islam tidak
hanya bertumpu pada aspek kognitif, tetapi juga pada pembinaan karakter, spiritualitas,
dan nilai-nilai ketuhanan.

Dalam konteks psikologi pendidikan Islam, pengembangan seluruh potensi
tersebut menjadi dasar dalam merancang pendekatan pendidikan yang menyeluruh.
Guru berperan bukan hanya sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai murabbi yang
membina jiwa dan karakter peserta didik. Pendidikan Islam yang mampu membina
kelima potensi ini akan melahirkan manusia yang seimbang antara akal dan hati, dunia
dan akhirat, serta ilmu dan amal.

P-ISSN :2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 | 105



Fatimah Az Zahrah!, Ruh, Nafs, Akal... JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (2025)

Dengan demikian, pembinaan ruh, nafs, akal, qolb, dan fitrah dalam pendidikan
merupakan langkah strategis dalam mempersiapkan manusia yang benar-benar sadar
akan eksistensinya sebagai hamba Allah dan mampu menjalankan perannya dengan
sebaik-baiknya di muka bumi.

DAFTAR PUSTAKA

Aris Pratama Gunawan, W. (2024). Urgensi Psikologi Pendidikan Islam Dalam
Pendidikan Kader Ulama Muhammadiyah. Hadratul Madaniyah, 2.

Barzinji, S. &. (2021). Pendidikan Islam dan Pembentukan Karakter Kepribadian. Jurnal
Mukaddimah, 3, 15.

Ibrahim, M. L. (1968). Mu’jam Al-Alfaz Wa Al-A’lam Al-Qur'aniyyat. Kairo: Dar al-Fikr al-
Arabi.

Malik, I. (2005). Tazkiyat Al-Nafs. Elkaf.

Nawawi, R. S. (1996). Konsep Manusia Menurut al-Qur'an. Simposium Psikologi Islami.
Bandung.

Nurdin Nugraha, F. A. (2023). HADIS-HADIS TENTANG AKAL, QALBU DAN NAFS.
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner, Vol 7.

Nurdin Nugraha, F. A. (2023). HADIS-HADIS TENTANG AKAL, QALBU DAN NAFS.
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner, 7.

Qumaer, Y. (1985). Falasifat Al-Arab: Ibn Sina. Beirut: Dar al-Masyriq.

Quthub, S. (n.d.). Tafsir Fi Dlilalil Qur'an. Libanon: Darul Ahya', t.t.

Ratnawati, &. D. (2021). Potensi Manusia dalam Pandangan Pendidikan Islam dan
Psikologi Humanistik. Jurnal Fuaduna, 5, 163-174.

Septemiarti. (n.d.). Konsep Fitrah dalam Perspektif Al-Qur’an dan Pendidikan Islam.
Edukasia : Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran.

Septemiarti, I. (2023). Konsep Fitrah dalam Perspektif Al-Qur’an dan Pendidikan Islam.
Edukasia : Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran.

P-ISSN :2985-6418, E-ISSN : 2964-3015 | 106



